
Mина Г. Радовановић*

МИТ О АНДРОМЕДИ И FIN-DE-SIÈCLE:  
ПЕРСЕЈ И АНДРОМЕДА ФРЕДЕРИКА ЛЕЈТОНА

САЖЕТАК: Анализа иконографије митолошких прича, чији су наративи већ 
углавном устаљени, пружа драгоцен увид у дух епохе у којој је одређено дело створено. 
Популарни наративи били су изнова и изнова приказивани на ликовним делима; ме
ђутим, иако је изворни мит остајао исти, његова структура, а самим тим и начин при
казивања, мењали су се и развијали током времена. Рад ће анализирати иконографију 
различитих представа мита о Андромеди од античког доба до XIX века, са посебним 
акцентом на дело Персеј и Андромеда (1891) Фредерика Лејтона. Циљ рада је да истражи 
значајне иконографске промене и њихове узроке, и дело доведе у везу са историјским 
контекстом у коме настаје.

КЉУЧНЕ РЕЧИ: Персеј и Андромеда, класична митологија, Фредерик Лејтон, 
иконографија, сликарство у XIX веку, античка уметност.

Мит о Персеју и Андромеди је класична прича грчке митологије чија је попу
ларност претрајавала током векова. Био је често обрађивана тема у античким дра
мама (Фриних, Софокле, Еурипид), као и популарна тема у ликовним представама, 
од којих се најстарији примери ове сцене налазе на коринтским вазама и потичу из 
IV века пре н. е. (СРЕЈОВИЋ, ЦЕРМАНОВИЋ-КУЗМАНОВИЋ 1979: 33). Као један од ретких 
парова са срећним крајем у оквиру опуса класичне митологије, Персеј и Андромеда 
радо су приказивани на вазама, темама, саркофазима, а касније у фреско-сликарству, 
посебно у Помпејима, где је овај мит често красио зидове вила (СРЕЈОВИЋ, ЦЕРМАНОВИЋ-
-КУЗМАНОВИЋ 1979: 33). Уобичајена иконографија укључује приказивање судбоносног 
сусрета младог хероја и етиопијске принцезе, то јест тренутка њеног спасавања и 
ослобађања.

Како је прича о Андромеди популарна епизода у оквиру мита о Персеју, бројни 
су литерарни извори из којих су уметници црпели инспирацију за визуелне интерпре
тације мита. Многи класични аутори, међу којима су Аполодор (Библиотека II: 4, 3; 
APOLLODORUS 2007: 159–163), Хигиније (Фабуле: 64 – 2; HYGINUS 2007: 118) и Херодот 

* Универзитет у Београду, Филозофски факултет; mi.na.radovanovic.12@gmail.com

UDC 27‑526.62(37)
https://orcid.org/0009-0004-3969-959X

https://doi.org/10.18485/ms_zmslu.2025.53.6
Оригинални научни рад

105



(Историје VII: 62, 150; HERODOTUS 1890: 234, 247), помињали су га у својим текстовима. 
Најопширнији писани извор за мит о Персеју и Андромеди налази се у Овидијевим 
Метаморфозама (IV певање, 663–753; OVIDIJE NASON 1907: 107–110). Фабула мита се 
одвија непосредно након победе хероја Персеја над Горгоном Медузом. Прича о Ан
дромеди почиње као наставак епизоде са Медузом, током Персејевог тријумфалног 
повратка на острво Серифос. Херој је, летећи изнад античке Етиопије („земље Ке
феја краља”), уз помоћ Хермесових крилатих сандала, угледао Андромеду, етиопијску 
принцезу, ланцима свезану за стену на мору.

Ondje po odredbi ljutoj Amonovoj smrću je platit
Imala nedužna kći Andromeda materin govor.
(...) Ljepotom osvojen divnom
[Персеј] Gotovo zaboravi u uzduhu mahati krilima.
Na zemlju stane te reče: (...)
„Pitam te, reci mi, tko si i koje si zemlje i zašto
Privezana si tu?” Iz početka ćutaše ona
Stideć se – djevojka – zborit s muškarcem; da svezana nije,
Pokrila b’ rukama lice sramežljivo. (...)
Reče, i kako joj mati s ljepote ohola bješe.
(OVIDIJE NASON 1907: 107–108)

Касиопеја, Андромедина мајка, током шетње обалом гласно се својим дворским 
дамама хвалила како лепота њене кћери превазилази лепоту Нерејевих кћери (Нере
ида – морских нимфи). Посејдон је, чувши Касиопејине опаске, у знак одмазде послао 
морску неман да опустоши земљу Етиопљана. Пророчиште бога Амона, либијског 
врховног бога налик грчком Зевсу, посаветовало је успаничени народ да је једини 
спас од божијег гнева људска жртва, и да та жртва мора бити Андромеда (OVIDIJE 
NASON 1907: 107). Краљ Кефеј бива присиљен да преда своју кћер на жртву морској 
немани, међутим, непосредно пре него што се чудовиште указало, појављује се Персеј. 
Млади херој краљевском пару обећава да ће им ћерку избавити од сигурне смрти, 
али заузврат жели да му Андромеду дају за жену. 

Njima prozbori stranac [Персеј]: „Za plakanje dosta imade
Vremena, a čas je kratak za izbavljaj. Djevojku ovu
Ja da zaprosim, Persej, što Jupiter-boga i one [Данаје]
Sin sam, što plodnim je zlatom u zatvoru Jupiter opsu,
Persej, koji sam svlado Gorgonu zmijokosu, koji
Smjedoh zamahnuti krilima i visoko u uzduh dić se,
Zet bih vam najdraži bio bez sumnje. (...)
(OVIDIJE NASON 1907: 108)

Краљевски пар пристаје („a primio tko je i ne bi? // mole ga i još za miraz obećaše kra
ljevstvo njemu.”), и Персеј лако савладава морску неман. Након тога „odmah Andromedu 

MИНА Г. РАДОВАНОВИЋ

10 6



– dar za junački posao – uzme // i bez miraza Persej” (OVIDIJE NASON 1907: 109), и пар 
заједно одлази на острво Серифос.

Неке верзије мита сугеришу да Кефеј и Касиопеја нису одржали реч дату Пер
сеју, те нису дозволили да је узме за супругу: Андромеда је или већ имала просце, или 
била верена за Кефејевог брата Финеја (NAUCK 1889: 392–393). Персеј се са просцима 
обрачунава показавши им одрубљену главу Медузе, која их на месту окамени. Након 
венчања Персеј и Андромеда одлазе на Серифос, потом у Арг и Тиринт. Пре одла
ска из Етиопије, Андромеда рађа сина Перса, који је по предању предак Персијанаца 
(СРЕЈОВИЋ, ЦЕРМАНОВИЋ-КУЗМАНОВИЋ 1979: 32). Осим Перса, пар ће имати још пет синова 
(Алкеја, Стенела, Местора, Електриона и Хелеја), и кћер Горгофону (HORNBLOWER, SPAW
FORTH 1999: 88).

Структура овог мита се током векова незнатно мењала, те се одређени мотиви 
који су постали саставни део иконографије појављују знатно касније, у новијим ли
терарним изворима. На пример, познато је да су најранији писани извори морали 
постојати пре VI века пре н. е., будући да се тада појављују прве познате визуелне 
представе овог мита. Међутим, ниједан од ранијих писаних извора не помиње Ан
дромеду приковану ланцима за стене, што је један од препознатљивијих мотива на 
ликовним представама мита у потоњим вековима. Окована Андромеда се први пут 
помиње управо код Овидија, у I веку пре н. е. (PHILLIPS 1968: 3). Класични литерар
ни предложак доживљава још једну значајну промену у периоду средњег века која 
утиче на будуће визуелне приказе: Персеј, уместо да лети изнад мора помоћу Хер
месових сандала, надлеће Етиопију јашући крилатог коња Пегаза. Према предању, 
Пегаз је рођен из Медузиног врата, непосредно након што је Персеј одрубио Горго
нину главу (HESIOD 1988: 11). Пример се може наћи у Бокачовој (Giovanni Boccaccio, 
1313–1375) Генеалогији пагана (Genealogia deorum gentilium libri; BOCCACCIO 2011: 51). 
Измене наратива ове врсте значајно утичу на визуелне представе митолошког садр
жаја, будући да директно утичу на иконографију мита. 

У старом веку, мит о Андромеди се најчешће јавља у грчком вазном сликарству 
од краја IV века пре н. е. и касније у форми зидних слика у Помпејима, на размеђи 
старе и нове ере. Кајл М. Филипс (Kyle M. Phillips, 1934–1988) разликује пет основ
них типова композиције мита, груписаних по егзактној сцени која је приказана (1968: 
3): сцене пре Персејевог доласка, сцене које приказују борбу са Кетом, сцене након 
Персејеве победе, као и варијације по комплексности композиције. Андромедина 
форма на већини представа задржава готово истоветну форму: углавном приказа
на на литици или у стеновитом пејзажу, руку везаних изнад главе, готово никада у 
центру сцене. С друге стране, фигура Персеја је приказана у лету, у борби са мор
ском немани, како победнички слеће до Андромеде, или је ослобађа и придржава у 
силаску са стене (PHILLIPS 1968: 3). Друге композиције приказују сцене након борбе, 
сцене свадбеног славља, или приказе Андромеде и Персеја са главом Медузе.

Једну од првих представа мита о Персеју и Андромеди, а тиме и вероватно 
први кохерентан иконографски тип овог мита, налазимо на коринћанској амфори из 

МИТ О АНДРОМЕДИ И FIN-DE-SIÈCLE: ПЕРСЕЈ И АНДРОМЕДА ФРЕДЕРИКА ЛЕЈТОНА

107



VI века пре н. е. (сл. 1). У центру представе приказан је Персеј са карактеристичним 
Хермесовим крилатим сандалама, Хадовим шлемом невидљивости (Ἅϊδος κυνέη) и 
торбом (κίβῐσῐς) која садржи Медузину одрубљену главу. Са леве стране приказана 
је глава морске немани која извире из таласа, а са десне је Андромеда која посматра 
борбу наизглед и даље окована. Свака фигура је сигнирана архаичним обликом грчког 
алфабета, где је „Персеј” (ΠΕΡΣΕΥΣ) и „Андромеда” (ΑΝΔΡΟΜΕΔΑ) исписано здесна 
налево. Име морске немани, Кета (ΚΗ͂TOΣ), такође је написано, али слева надесно.

Одређене појединости присутне су готово искључиво у античким представа
ма, те могу да послуже као показатељи за то да ли је предложак за дело уметника 
који ствара вековима касније био оригинални класични узор (писани или ликовни), 
или је за инспирацију служило дело неког савременика. Мотиви који су били неизо
ставни у сложенијим античким представама мита о Андромеди били су предмети по
пут осликаних ваза, воћа и богате драперије (сл. 2). Ови предмети носе двојаку – и 
окрутну – симболику, будући да се тумаче као свадбени дарови за Андромеду, укључе
ни као подсетник да је млада девица послата на жртву чудовишту тек неколико дана 

Сл. 1. Персеј спасава Андромеду

MИНА Г. РАДОВАНОВИЋ

108



пред своје венчање. Исти предмети могу да 
представљају и фунерарне дарове, са који
ма се покојникова душа шаље у свет мртвих. 

Још један класични мотив била је „рас
пета” Андромеда, руку везаних за два дрве
на стуба или између две високе стене, што 
је у античкој иконографији била устаљена 
слика жртве која се нуди боговима. Понекад 
су се у развијеним типовима сцене прика
зивали и Кефеј и Касиопеја, како са двор
ском свитом посматрају сцену борбе или 
прослављају Персејеву победу над чудови
штем. Касиопеја се често приказивала и за
себно, те је имала устаљенију иконографију: 
мотив охоле краљице која седи на орнамен
талном трону и посматра жртвовање соп
ствене кћери појављује се на многим антич
ким представама. Овај мотив опстаје све до 
средњег века, будући да се налази и у илу
минираним преписима античких списа 
(PHILLIPS 1968: 20; сл. 3).

Остале класичне иконографске поје
диности махом се тичу Персеја: писани из
вори наводе да је херој био опремљен мно
гим даровима богова, који су допринели по
беди над Медузом. Наоружан харпе (ἅρπη), 
мачем у облику српа, и Хадовим шлемом 
невидљивости које му даје отац Зевс. Хер
мес му препушта своје крилате сандале које 
му омогућавају да лети; Атина му поклања 
углачан штит који служи и као огледало. 
На крају, Хеспериде му дају кибис, кожну 
торбу у коју ће безбедно одложити Медузи
ну главу након победе.

Треба поменути још један тип сцене, 
посебно популаран у фреско-сликарству 
античких вила, иако за њу не постоји лите
рарни извор. Дешава се након расплета мита 
и Персејевог тријумфа над Кетом, и веро
ватно непосредно након што младенци кре
ну пут острва Серифоса. Сцена приказује 

Сл. 2. Западни зид триклинума са сценом 
спасавања Андромеде

Сл. 3. Касиопеја

МИТ О АНДРОМЕДИ И FIN-DE-SIÈCLE: ПЕРСЕЈ И АНДРОМЕДА ФРЕДЕРИКА ЛЕЈТОНА

109



пар који седи поред мора – Персеј 
држи Горгонину главу подигнуту 
високо изнад њихових, док Андро
меда знатижељно посматра одраз 
на мирној воденој површини ис
пред њихових ногу, ван опасности 
да директним погледом у Медузу 
буде окамењена (сл. 4 и 5). Ова љуп
ка сцена нововенчаног пара радо 
се приказивала у истом простору 
заједно са другим паровима кла
сичне митологије, попут Пирама и 
Тизбе или Амора и Психе (DOWDEN, 
LIVINGSTONE 2011: 277).

Репрезентације љубавних ми
това (често трагичног краја) биле 
су веома честа тема зидне декора
ције вила у Помпејима. Ликови 
попут Ендимиона и Селене, Гани
меда, Аполона и његових бројних 
љубавника, Аријадне са сатирима 
и менејадама, служили су да ус
поставе специфичну атмосферу 
собе, покрену разговор или распра
ву, али и пруже одређен ефекат 
елевације свакодневних активно
сти на алузивнији степен (DOWDEN, 
LIVINGSTONE 2011: 277). Ови видови 
приватне уметности, попут зид
ног сликарства у приватним про
сторијама вила или на употребним 
предметима, користили су мито
лошке приче и ликове како би кре
ирали нарочиту атмосферу у кући, 
али и покренули промишљање 
ових наратива и њихов практич
ни утицај на свакодневни живот 
смртника (DOWDEN, LIVINGSTONE 
2011: 278). Ипак, осим самог садр
жаја, важни су били и колорит и 
начин обликовања композиције, 

Сл. 4. Персеј и Андромеда

Сл. 5. Персеј и Андромеда

MИНА Г. РАДОВАНОВИЋ

110



који су на свој начин доприносили атмо
сфери просторије. Тако постоје тзв. мор
ске собе, где преовладавају сцене митова 
и богова везаних за море и хладни, плаво
зелени тонови. Пример за ово је кубику
лум (тзв. митолошка соба) у владарској 
вили у Боскотреказеу (сл. 6). Поред сцене 
са Персејем и Андромедом видимо и По
лифема и Галатеју – такође композицију 
са морем. Лазурно плавозелена позади
на обе фреске повезује сцене два мита у 
хомогену целину, али и остварује осећај 
свежине унутар просторије (BRUNO 2002: 
216–217).

Утицај ових визуелних представа 
био је моменталан и дуготрајан – бројне 
сачуване вазе и фреске из јужне Итали
је служе као доказ овој тврдњи. Велики 
број примера мита о Персеју и Андро
меди налази се на осликаној грчкој грн
чарији откривеној на тлу Италије, те се 
може претпоставити да су грчке зана
тлије и сликари били свесни популарно
сти приче о Андромеди, и производили 
већу количину артефаката намењених 
да буду послати у Италију. Верује се да 
је уметнички центар, који се сматра за један од утицајнијих на овом подручју, био 
антички Тарас (данас Таранто), где је познато деловање изузетно активне групе грч
ких вазописаца, и одакле потиче велики део нађене грнчарије (PHILLIPS 1968: 8).

*
Много векова касније, у другој половини XIX века, када ствара Фредерик Лејтон 

(Frederic Leighton, 1830–1896), прича о Андромеди доживљава необично велику по
пуларност, како међу академским сликарима тако и међу сликарима модернистима. 
Наративност која је претрајавала на платнима уметника током прошлих векова по
степено се губи, све док фокус слике не постане само нага форма Андромеде, везане 
за стену, израженог патоса. Евентуално присуство морске немани наговештава се у 
виду узбурканог мора, или чудовишног крака који посеже за усплахиреном девојком.

Уобичајена представа мита о Андромеди у XIX веку махом је сведена на академ
ски беспрекорно моделовану нагу женску фигуру, складних пропорција и изражене 
вертикалности.

Сл. 6. Персеј и Андромеда

МИТ О АНДРОМЕДИ И FIN-DE-SIÈCLE: ПЕРСЕЈ И АНДРОМЕДА ФРЕДЕРИКА ЛЕЈТОНА

111



Сл. 7. Едвард Поинтер, Андромеда, 1869.

MИНА Г. РАДОВАНОВИЋ

112



Радо виђена сцена на француским 
Салонима била је Андромеда пасивног 
геста, окренуте главе и скривеног лица 
– мешавина патње и стида – и дуге риђе 
косе која обавија девојчино наго тело. 
Дела попут Андромеде Едварда Поин
тера (Edward John Poynter, 1836–1919; 
сл. 7), или Влаха Буковца (Vlaho Buko
vac, 1855–1922; сл. 9), према мишљењу 
углавном модернистички настројених 
критичара, наликовала су „блазираним 
pin-up девојкама” (БОРОЗАН 2020: 150), 
суштински, еротски садржаји „упако
вани” у митолошки контекст.

Савремени ликовни критичар је 
за The Saturday Review приметио да су 
Андромеде попут Стенхоупове (John 
Roddam Spencer Stanhope, 1829–1908; 
сл. 8) „непомичне као статуе, безбојне 
као мермер. (...) хладне студије акта иза
зивају поштовање, али не и дивљење; 
савршено без страсти” (АНОНИМ 1872: 
600–601).

Уврежено је мишљење да је ова
кав „тип” Андромеде био огледало 
општег укуса патријархалног друштва 
краја XIX века. Status quo динамике 
полова наједном се учинио наруше
ним појавом женских покрета за рав
ноправност, те се оваквим и сличним 
визуелним „подсетницима” покуша
вала повратити свест о мушкој снази и 
доминацији (Dijkstra 1986: 109). Фо
кус ових представа је на Андромеди и 
њеној нагој и беспомоћној изложено
сти; море се тек назире у углу слике, а 
Персеј и чудовиште су потпуно изузе
ти из сцене. Посматрач преузима уло
гу немани или Персеја – он је тај који 
одлучује о њеној судбини (DIJKSTRA 
1986: 188). Сл. 8. Џон Р. С. Стенхоуп, Андромеда, око 1872.

МИТ О АНДРОМЕДИ И FIN-DE-SIÈCLE: ПЕРСЕЈ И АНДРОМЕДА ФРЕДЕРИКА ЛЕЈТОНА

113



Викторијанска Енглеска је поготово 
радо „конзумирала” мит о Персеју и Андро
меди. Сликари прерафаелити често су би
рали тренутак Персејевог убиства немани, 
која је готово обавезно у обличју змаја, чиме 
се сцени приписују сличне сотериолошке 
конотације које има хришћански мит о Све
том Ђорђу који спасава принцезу од аждаје. 
Адријен Мјуник (Adrienne Munich, 1939–) 
сматра да викторијанско фаворизовање слич
них прича по систему „херој спасава беспо
моћну принцезу неправдом осуђену на смрт” 
указује на конвенционално мушки мит, то 
јест мит који одржава status quo родних уло
га викторијанског друштва (1989: 13). С једне 
стране, ту је Андромеда, која „нема причу” 
али има улогу и племениту лозу, као и при

годне атрибуте: „нагост, лепршаву косу, 
лепоту и невиност”. С друге стране, 
Персеј: млади херој стављен пред „по
следњи тест мушкости пре званичног 
уласка у свет одрасле сексуалности” 
(Munich 1989: 13–14). Као пример иден
тичног наратива наводи Милеово (John 
Everett Millais, 1829–1896) дело Лутајући 
витез из 1870. године (сл. 10). Слика 
приказује витеза који ослобађа нагу Сл. 10. Џон Еверет Миле, Лутајући витез, 1870.

Сл. 9. Влахо Буковац, Андромеда II, 1886.

MИНА Г. РАДОВАНОВИЋ

114



девојку везану за дрво. Наводно, лутајући витез у шуми наилази на мушкарца који 
напаствује девојку коју је везао за стабло, убија га, а њу ослобађа. Миле за каталог 
изложбе Краљевске академије 1870. године записује да је „ред лутајућих витезова 
основан да штити удовице и сирочад, и помаже девицама у невољи” (SMITH 2001: 70). 
Ово дело, као и низ других дела истоветне тематике, указује на приметну тенденцију 
викторијанских сликара – међу којима се истичу прерафаелити – да приказују срод
не сцене женске патње коју изазива, али и ублажава, мушкарац. По истом моделу се 
тумачи и деветнаестовековна перцепција мита о Персеју и Андромеди. Уметничко 
тржиште евентуално постаје толико презасићено сценама свезаних девојака у стању 
израженог очаја да је писац и критичар Џон Раскин (John Ruskin, 1819–1900) отворено 
критиковао експлоатацију „женских актова у патњи за потребе голицавих сличица” 
(RUSKIN 1877: 4).

Такав је био контекст у ком је Фре
дерик Лејтон створио и сопствену Андро
меду. Лејтон се сматра за једну од најзна
чајнијих личности британске Краљевске 
академије уметности (Royal Academy of 
Arts) у другој половини XIX века. Пуно
правни члан постаје 1868. године, а потом 
бива изабран за управника Академије 
1878, где остаје све до смрти 1896. годи
не. Његов карактеристични стилски спој 
строгог академизма, оријентализма и есте
тицизма обликовао је ликовне идеале мно
гих савременика, како у Британији тако 
и у континенталној Европи. Током кари
јере, Лејтон се највише бавио темама из 
класичне митологије и историјским сли
карством, као и портретима. Његов рад 
је важио за синоним за техничку беспре
корност и минуциозно изведене детаље. 
Осим тога, Лејтонов уметнички, педа
гошки и друштвено-корисни ангажман 
оставио је велики траг на викторијанско 
друштво на крају XIX века (BARRINGTON 
1906: VII–XII). 

Андромеда (или Персеј и Андромеда, 
сл. 11) бива довршена 1891. године, све
га неколико година пре сликареве смрти. 
У питању је платно монументалних ди
мензија (235 × 129,2 cm) које одудара од 

Сл. 11. Фредерик Лејтон, Персеј и Андромеда, 
1891.

МИТ О АНДРОМЕДИ И FIN-DE-SIÈCLE: ПЕРСЕЈ И АНДРОМЕДА ФРЕДЕРИКА ЛЕЈТОНА

115



тренда вертикалне pin-up Андромеде који је на свом врхунцу у годинама када Лејтон 
активно ствара. Уместо тога, он се фокусира на пажљиво структурисану наративност 
дела које задовољава академске постулате поштовања класичне антике, али и укус 
публике жељне сензационализма и одмерено рискантних представа женског акта у 
напетим позама (БОРОЗАН 2020: 150). Лејтон своје дело конструише тако да истовре
мено инкорпорира савремену иконографију оковане, извијене и риђокосе Андромеде, 
али и класичну наративност сцене која укључује експлицитно присуство Персеја у 
тренутку борбе са морском немани.

Фигура Андромеде је смештена у централни део композиције, готово обавијена 
тамном сенком крила змајоликог чудовишта. Њена извијена форма, уплетена у белу 
драперију, приказана је како се опире свезама које је држе спутану на стени. На овом 
делу приметна је карактеристика Лејтонове позне фазе естетицизма: женске форме 
приказује увијене и серпентинозне, на граници да буде анатомски дубиозна, све за
рад појачаног осећаја декоративности форме. Андромедина бујна црвена коса допри
носи целокупној анимираности њене фигуре и ствара интересантну субверзију им
плициране симболике. Мотив црвенокосе femme fatale је често виђена типска фигура 
у визуелној култури XIX века, а риђа коса симбол наглашене сексуалности. Коса као 
аутономни елемент и експресивност њене јарке боје повезивани су са иконографи
јом заводнице и/или блуднице; у хришћанској иконографији, Марија Магдалена се 
представљала као девојка бујне, непокривене риђе косе. Мотив кастративне црве
нокосе жене у контексту мита о Андромеди бива обрнут: млада принцеза је кажњена 
због охолости (хибриса) њене мајке. Њена невиност и чистота симболисане су белом 
драперијом, њена луминозност додатно истакнута у контрасту са тамном формом не
мани која је обујмљује. Андромеда је симбол femme fragile: деликатна, крхка, рањива, 
осуђена да чека мушку помоћ. Из ње исијавају чистота и невиност које негирају сек
суалну еруптивност: ова femme је пасивна и природно егзистенцијално зависна од 
другог. Унутар система викторијанског морала, сматрала се за архетип идеалне и по
корне супруге и мајке (DIJKSTRA 1988: 210). Риђокоса митска јунакиња, уместо да сходно 
визуелном стереотипу буде фатална заводница, заправо је пасивна, очајна у својој 
немоћи, и на крају зависна од мушкарца како би преживела. 

Ово није једини пут да Лејтон користи ликовни оксиморон риђокосе митске жене 
у улози femme fragile: његово последње дело биће Клитија II (1896, сл. 12), која илу
струје причу о несрећно заљубљеној нимфи која нетремице прати лице несуђеног 
љубавника – Хелиоса. У контексту пожељне улоге жене у датој епохи, Клитија је пре
позната као симбол оданости и постојаности, а њена пламтеће црвена коса алузија на 
њену казну и трансформацију у хелиотроп (према Овидију, „сунцо-окрет”; OVIDIJE 
NASON 1907: 91–93).2 

2 Овидије помиње љубичасти цвет – хелиотроп („сунцо-окрет”) – дословни превод са грчког 
наводи A. Bailly (1935: 898). Према народном веровању, и овај цвет је мењао положај у зависности од 
дневног кретања сунца по небу (Ovidije Nason 1907: 91–93). Ипак, најчешћа биљка са којом се Клитија 
повезује јесте сунцокрет.

MИНА Г. РАДОВАНОВИЋ

116



Специфичност у иконографији Леј
тонове Андромеде, која се у новом веку и 
поготово у енглеском сликарству често 
појављује, јесте модификација морске не
мани Кете. У класичној митологији нај
чешће се приказивала налик огромној 
змији, потом као кит или друга водена 
животиња (Scott, Liddell 1940). Ипак, 
у каснијим представама Кета је прика
зивана као змај који бљује ватру, што је 
јасно одступање од мотива морске нема
ни из оригиналног мита. Мотив Кете- 
-змаја се појављује и на Лејтоновом делу, 
где се уместо гигантске морске змије око 
оковане Андромеде обавија змај из чи
јих чељусти куља дим, спреман да спали 
надолазећег хероја чију златну стрелу ви
димо забодену у кожу змајевих леђа.

У горњој левој зони слике, у мандор
ли светлости назире се фигура Персеја 
на крилатом коњу Пегазу. Њихове ком
биноване дорме исијавају зраке светло
сти који се имплицитно повезују са све
тлином Андромедине фигуре у доњој 
зони композиције, обе форме у контра
сту са изразито тамном масом аждаје. 
Динамика композиције је пажљиво планирана и изузетно изведена – око посматрача 
кружи од централне представе заробљене Андромеде, преко повређене немани чија 
се глава извија у правцу тачке кулминације сцене, разрешење наратива огледано у 
Персејевом напетом луку.

Лејтон се дуго и темељно припремао за изведбу овог платна. Сачуване су бројне 
скице и студије на папиру (сл. 13 и 14), као и бронзани и гипсани модели Андромеде 
и Персеја на Пегазу (сл. 16 и 17). Исте студије су послужиле и за слику Персеј на Пегазу 
пожурује у спас Андромеди (1895, сл. 15), насталу нешто касније, која приказује уве
ћану фигуру Персеја из светлосне мандорле на платну из 1891. године.

Лејтон 1893. године за уметнички часопис The Studio говори о великој важно
сти које су ове скулпторалне скице имале за његов сликарски рад: „(Ови) модели су 
огрнути правом драперијом, навлаженом како би се повећао ефекат финоће и мину
циозности ситних превоја” (АНОНИМ 1893: 7). Ова пракса, комбинована са студијама 
живих модела са драперијом, помаже формулацију целокупне композиције сједиња
вањем појединачно конструисаних волумена фигура. Отуда долазе изразита живост 

Сл. 12. Фредерик Лејтон, Клитија II, 1896.

МИТ О АНДРОМЕДИ И FIN-DE-SIÈCLE: ПЕРСЕЈ И АНДРОМЕДА ФРЕДЕРИКА ЛЕЈТОНА

117



Сл. 14. Студија Андромеде, 1890.

Сл. 15. Фредерик Лејтон, Персеј на Пегазу пожурује 
у спас Андромеди, 1895.

Сл. 16. Модел Андромеде, гипс 
и бронзана фарба, око 1890.

Сл. 13. Рана скица за Персеја и Андромеду, 
око 1868.

MИНА Г. РАДОВАНОВИЋ

118



и уверљивост Лејтонових композиција – иако академски беспрекорне, оне нису хладне 
и статичне, „анемичне” и круте, као што је то био случај са многим делима излаганим 
на француским Салонима у другој половини XIX века (БОРОЗАН 2020: 149–150).

Лејтоново дело Персеј и Андромеда представља релативно иконографско одсту
пање унутар корпуса академских дела ове тематике. Сликари модернистичких тен
денција попут Гистава Мороа (Gustave Moreau, 1826–1898) такође су чешће бирали на
ративније композиције које су акцентовале Андромедино душевно стање и патњу, 
али далеко афирмативније и емпатичније него што је то случај на платнима Салона. 
Ипак, Лејтонова беспрекорно чиста представа мита о Андромеди успела је да поми
ри два захтева са којима се сваки уметник епохе носио: задовољење естетских стан
дарда (академских или других), и креирање узбудљивих и сугестивних садржаја за 
ширу публику, која је све мање трпела строге академске представе, сматрајући их 
сивим и незанимљивим. Лејтон је у својој намери успео – дело је доживело велики 

Сл. 17. Модел Персеја на Пегазу, око 1890.

МИТ О АНДРОМЕДИ И FIN-DE-SIÈCLE: ПЕРСЕЈ И АНДРОМЕДА ФРЕДЕРИКА ЛЕЈТОНА

119



успех, а он остао деценијама фокусиран на овај наратив. Од седме деценије XIX века 
све до самог краја свог живота, Лејтон ће се враћати на мит о Персеју и Андромеди.

*
Класични мит о Андромеди је у великој мери утицао на ликовно и књижевно 

стваралаштво током векова. Прототип концепта „девице у невољи” (damsel in distress), 
често коришћеног мотива у новијем креативном стваралаштву вуче корене управо 
из овог мита, и покреће читаву културу стварања наратива о племенитом хероју и 
беспомоћној, безличној девици коју херој спасава од неправедне смрти. Најпознатија 
варијација на тему јесте свакако прича из житија Светог Ђорђа, који убија аждају 
како би спасио принцезу послату на жртву. Своју светост доказује тиме што одбија 
све части, награде и принцезину руку. Међутим, основна структура приче је исто
ветна античком миту. Ова хагиографска епизода светог ратника се такође развија у 
средњем веку, највероватније не пре XI века. Познато је да се већ оформљена верзија 
ове приче јавља у популарним средњовековним текстовима попут Златне легенде и 
Speculum Historiae (WHATLEY, THOMPSON и др. 2004). У XIX веку долази до пораста бро
ја тема идентичних наратива, што указује на ригидне родне улоге које викторијан
ски морални систем настоји да одржи. Улогу у обликовању иконографије и естетике 
има и пробуђено интересовање за ревитализацију и реинвенцију „златног доба на
ционалне прошлости”, што укључује глорификацију средњег века, артуријанских 
легенди и витезова на беспрекорним белим коњима и једнако чистог морала. Отуда 
долази мотив knights-errants, који се појављује у читавој серији представа. Једино зна
чајно одступање од оригиналне матрице наратива је то што је претња од које девојка 
бива спасена други мушкарац, а не чудовиште.

Метаморфоза мита о Андромеди дешава се вишеструко – током времена, незнат
но се мењају структура и наратив, што за собом повлачи не само битне промене у 
иконографији већ и измењену перцепцију и интерпретацију изворног мита.

Античка представа мита о Андромеди своју „популарност” дугује томе што је реч 
о дирљивој љубавној причи о хероју и принцези – са срећним крајем! – уз прикладно 
завршно упозорење о томе како ће људска гордост добити божију казну. С друге 
стране, деветнаестовековна представа Андромеде била је вишеструки параван за раз
личите намере уметника. Сведена представа оковане Андромеде могла је служити као 
разрађена студија женског акта, огрнута митолошким контекстом. Сложенија компо
зиција која укључује друге главне актере (Персеј/Пегаз/чудовиште) истиче поменути 
херојски наратив и имплицитни однос мушко-женских улога (DIJKSTRA 1986: 109).

На крају, из студије промене визуелне манифестације специфичног мита током 
векова може се прочитати шира слика, што указује на природу класичне митологије 
уопште. Перцепција – а тиме и (ре)интерпретација наратива – променљива је и одра
жава вредности времена у ком се наратив тумачи. Намера са којом се одређени мит 
оживљава у сваком наредном тренутку јасно показује zeitgeist истог, што чини да 

MИНА Г. РАДОВАНОВИЋ

120



мит остане жив и динамичан докле год постоји у колективној свести. Овим путем 
визуелни израз једне класичне приче постаје својеврсно огледало времена и друштва 
које га изнова диктира и ствара, и драгоцен је документ једне епохе. 

СПИСАК ИЛУСТРАЦИЈА

Сл. 1. Персеј спасава Андромеду, амфора: црнофигурални стил на црвеној подлози, 6. в.п.н.е; 
Altes Museum, Берлин. (извор: Wikimedia Commons)

Сл. 2. Западни зид триклинума са сценом спасавања Андромеде; Кућа свештенима Амандуса, 
Помпејима; око 1. века п.н.е. (извор: Kraus, Theodor, Leonard von Matt, Pompeii and Hercu
laneum: Living cities of the dead. New York: Abrams. 1975 (186, fig. 250)

Сл. 3. Касиопеја, илуминација рукописа; Vatican, Cod. gr. 1087 (извор: Phillips, Kyle. “Perseus 
and Andromeda.” American Journal of Archaeology 72, no. 1, 1968. (plate 19, fig. 62)

Сл. 4. Персеј и Андромеда, фреска из Стабија (Inv. No. 8995. Naples, National Archaeological 
Museum; извор: Wikimedia Commons)

Сл. 5. Персеј и Андромеда, фреска из Помпеја, Casa del Principe di Napoli, северни зид оикоса; 
око 1. века п.н.е. (извор: Wikimedia Commons)

Сл. 6. Персеј и Андромеда, фреска у владарској вили Агрипе Постума, Боскотреказе, крај 
1. века п.н.е; The Metropolitan Museum of Art. (извор: The Met Museum Public Domain 
Online Collection)

Сл. 7. Едвард Поинтер, Андромеда (1869), приватна колекција. (извор: Wikimedia Commons)
Сл. 8. Џон Р. С. Стенхоуп, Андромеда (око 1872), приватна колекција. (извор: Wikimedia 

Commons)
Сл. 9. Влахо Буковац, Андромеда II (1886), Народна галерија Љубљана. (извор: Wikimedia 

Commons)
Сл. 10. Џон Еверет Миле, Лутајући витез (1870), Tate. (извор: Wikimedia Commons)
Сл. 11. Фредерик Лејтон, Персеј и Андромеда (1891), Walker Art Gallery, Ливерпул. (извор: Wiki

media Commons)
Сл. 12. Фредерик Лејтон, Клитија II (1896), Leighton House Museum. (извор: Wikimedia 

Commons)
Сл. 13. Рана скица за Персеја и Андромеду (око 1868), Royal Academy of Arts (извор: Wikimedia 

Commons)
Сл. 14. Студија Андромеде (1890), Leighton House Museum (извор: Wikimedia Commons)
Сл. 15. Фредерик Лејтон, Персеј на Пегазу пожурује у спас Андромеди (1895), Leicester Museum 

& Art Gallery. (извор: Wikimedia Commons)
Сл. 16. Модел Андромеде, гипс и бронзана фарба (око 1890), Royal Academy of Arts. (извор: 

Wikimedia Commons)
Сл. 17. Модел Персеја на Пегазу, гипс (око 1890), Leighton House Museum. (извор: Wikimedia 

Commons)

МИТ О АНДРОМЕДИ И FIN-DE-SIÈCLE: ПЕРСЕЈ И АНДРОМЕДА ФРЕДЕРИКА ЛЕЈТОНА

121



ЛИТЕРАТУРА

АНОНИМ. “Artists as craftsmen. No. 1. – Sir Frederic Leighton, Bart., P.R.A., as a Modeller in Clay 
With Nine Illustrations from Photographs.” The Studio Vol. 1, No. 1, April 1893.

АНОНИМ. “Winter Exhibitions. Dudley Gallery.” The Saturday Review 34 (November 9, 1872): 
600–601. 

БОРОЗАН, Игор. Уметнички преображаји Влаха Буковца у контексту европског сликарства. Бео
град: Српска академија наука и уметности (BOROZAN, Igor. Umetnički preobražaji Vlaha Bu
kovca u kontekstu evropskog slikarstva. Beograd: Srpska akademija nauka i umetnosti), 2020.

ALEXANDER, Christine. “Wall Paintings of the Third Style from Boscotrease.” Metropolitan Museum 
Studies 1(2): 1928–1929.

BAILLY, Anatole. Le Grand Bailly: Dictionnaire grec-francais. Paris: Hachette, 1935.
BARRINGTON, Emilie. The Life, Letters and Work of Frederic Leighton. Vol. 1. London: George Allen, 

Ruskin House, 1906.
BOARDMAN, John. Greek Art. London: Thames and Hudson, 1996.
BOCCACCIO, Giovanni. Genealogy of the Pagan Gods. Vol. 1. Еd. & trans. by Jon Solomon. London, 

England: Harvard University Press, 2011. 
BRUNO, Vincent John. “Color in Hellenistic Painting.” U: Color in Ancient Greece: The Role of Color 

in Ancient Greek Art and Architecture 700-31 B.C.. Еds. M. A. Tiverios, D. S. Tsiafakis. Thes
saloniki: Aristotle University of Thessaloniki, 2002.

DIJKSTRA, Bram. Idols of perversity: Fantasies of feminine evil in Fin-de-siecle culture. Oxford: Oxford 
University Press, 1986.

DOWDEN, Ken, Niall Livingstone. A Companion to Greek Mythology. Chichester West Sussex: Wiley-
-Blackwell, 2011.

FRÖHLICH, Fabian. “The Perseus Series.” U: CONRAD, Christofer, Annabel Zettel et al. (eds.). Edward 
Burne-Jones: The Earthly Paradise, exh. cat. Staatsgalerie Stuttgart and Kunstmuseum Bern, 
2009, 103–136.

GREVS, Robert. Grčki mitovi. I–II. Ur. Jovan Hristić, prev. Gordana Mitrinović. Beograd: Nolit, 1974.
HERODOTUS. Macaulay, G. C. (ed.). The History of Herodotus. Vol. 1. London: Macmillan and Company, 

1890.
HESIOD, Theogony; and Works and Days. Trans. M. L. West. Oxford Oxfordshire: Oxford University 

Press, 1988.
HORNBLOWER, Symon, Anthony Spawforth. Oxford Classical Dictionary, Oxford 1999.
HYGINUS, Gaius Julius, Apollodorus, Stephen Trzaskoma, R. Scott SMITH (eds.). Apollodorus’ Library 

and Hyginus’ Fabulae: two handbooks of Greek mythology. Indianapolis: Hackett Pub., 2007.
MUNICH, Adrienne. Andromeda’s Chains: Gender and Interpretation in Victorian Literature and Art. 

Columbia University Press, 1989.
NAUCK, Johann August. Tragicorum graecorum fragmenta. Leipzig: Teubner, 1889.
OVIDIJE NASON, Publije. Metamorfoze. Prev. T. Maretić. Zagreb: Matica Hrvatska, 1907.
PETERS, Wilhelmus Johannes Theodorus. Landscape in Romano-Campanian Mural Paintings. Gro

ningen: Van Gorcum & Comp, 1963.
PHILLIPS, Kyle. “Perseus and Andromeda.” American Journal of Archaeology 72, no. 1, 1968.

MИНА Г. РАДОВАНОВИЋ

122



RUSKIN, John. “Ruskin on the Nude in Art.” Sacramento Daily Union, Volume 3, Number 119, 14 July 
1877. 

SREJOVIĆ, Dragoslav, Aleksandrina Cermanović-Kuzmanović. Rečnik grčke i rimske mitologije. Beo
grad: Srpska književna zadruga, 1979.

WHATLEY, E. Gordon, Anne B. Thompson, Robert K. Upchurch (eds.). “St. George and the Dragon: 
Introduction.” U: Saints’ Lives in Middle English Collections, 2004, https://d.lib.rochester.edu/
teams/text/whatley-saints-lives-in-middle-english-collections-st-george-and-the-dragon, pri
stupljeno 10. 1. 2024.

Mina G. Radovanović
MYTH OF ANDROMEDA AND FIN-DE-SIÈCLE:  

PERSEUS AND ANDROMEDA BY FREDERIC LEIGHTON

Summary

Iconographical analysis of classical mythology, whose narratives have already been largely 
established, often provides important insight into the mindset and values of the era in which a 
certain work of art was created. Popular narratives regularly appeared in visual culture and art, 
however, although the original myth remained the same, its structure, and therefore its iconography, 
changed and developed over time. This paper will analyze the iconography of various depictions 
of the myth of Andromeda, ranging from its first classical appearances to the 19th century, with a 
special emphasis on the painting by Frederic Leighton, Perseus and Andromeda (1891). The aim of the 
work is to find and present important iconographic variations and their causes, and to put Leighton’s 
painting into historical context in which it was created.

Keywords: Perseus and Andromeda, classical mythology, Frederic Leighton, iconography, 19th 
century painting, classical antiquity art.

МИТ О АНДРОМЕДИ И FIN-DE-SIÈCLE: ПЕРСЕЈ И АНДРОМЕДА ФРЕДЕРИКА ЛЕЈТОНА

123


